
Informe final publicable de proyecto 
Estudio comparativo del modelo neopentecostal y el
modelo neochamánico de atención a adicciones a
través de las trayectorias de vida de sus usuarios.

SCURO SOMMA, Juan Agustin (Responsable Técnico - Científico)

RETTA, Juan Ignacio (Investigador)

BARTRAM, Klaus (Investigador)

CAMACHO SPOSITTO, Pablo Sebastian (Investigador)

MARTÍNEZ SOSA, Vanessa (Investigador)

 

UNIVERSIDAD DE LA REPÚBLICA. FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN (Institución Proponente) \\

UNIVERSIDAD DE LA REPÚBLICA. FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

Código de proyecto ANII: FCE_3_2022_1_172716

Fecha de cierre de proyecto: 01/03/2025

1 / 14  



 

Se realizó un estudio cualitativo en dos centros que abordan de forma diferente la temática de las
adicciones. Ambos dispositivos tienen un encuadre religioso-espiritual. En uno de ellos se enfatiza en la
adhesión de los participantes a los valores y prácticas de la institución y la doctrina religiosa de tipo
neopentecostal. Allí, las personas viven en hogares colectivos pertenecientes a la institución. Desarrollan
actividades laborales cuyos beneficios económicos son volcados al centro, y participan activamente de la
vida religiosa de la iglesia neopentecostal de la que forman parte. En el otro dispositivo, prima un abordaje
psicoterapéutico profesional en el que se inscriben prácticas de tipo neochamánicas. Este dispositivo es
ambulatorio y pago. Incluye la psicoterapia individual, grupal y retiros y ceremonias en los que se utilizan
psicodélicos como herramientas terapéuticas. El objetivo del proyecto fue conocer las trayectorias de vida
de los participantes con el fin de identificar qué aspectos son considerados más relevantes en el proceso
de abandono de prácticas de usos problemáticos de drogas. Para esto, realizamos observación participante
y entrevistas en profundidad a 36 personas vinculadas a ambos centros, de las cuales 20 (13 varones y 7
mujeres, edad media 32,4 años) vivían en los hogares religiosos de tipo neopentecostal (grupo 1) y 16 (14
varones y 2 mujeres, edad media 38,9 años) eran egresados del modelo terapéutico neochamánico (grupo
2). Los resultados muestran que la tríada referente-grupo-espiritulidad habilita a los participantes a
transitar un proceso de reconstrucción narrativa de sus propias vidas y se constituyen como los pilares a
partir de los cuales se construyen los cambios de hábitos y la modificación de la conducta. Estos modelos
abren el debate sobre la necesidad de incorporar enfoques integrales, sensibles a los sentidos subjetivos y
las trayectorias vitales de quienes atraviesan experiencias de consumo problemático de drogas.

Ciencias Sociales / Sociología / Antropología, Etnología / Antropología médica

Palabras clave: Drogas / Adicciones / Espiritualidad /

La literatura acerca de las relaciones entre religión, espiritualidad y drogas es muy amplia, diversa y
muestra un campo fértil de estudio (Geppert, Bogenschutz, & Miller, 2007; Van Der Meer Sanchez & Nappo,
2007).
La VII Encuesta Nacional sobre Consumo de Drogas, de la Junta Nacional de Drogas, de 2019, muestra que
28.000 personas demandaron atención por alguna(s) droga(s) en los 12 meses previos al estudio. El perfil
general de las personas que demandaron atención por alcohol, tabaco, marihuana o cocaína corresponde
mayormente a varones, con caracterización socioeconómica media y con promedio de edad de 39 años. El
perfil de las personas que demandaron tratamiento por Pasta Base de Cocaína (PBC) son mayoritariamente
varones de nivel socioeconómico más bajo que para el resto de las sustancias. Los varones muestran mayor
uso problemático respecto a las mujeres, sin embargo, las mujeres solicitan porcentualmente más ayuda.
La cocaína y la PBC son las drogas que más usos problemáticos y solicitudes de tratamiento requieren. El
sistema público en su totalidad recibe una alta demanda de las solicitudes de tratamiento, pero la suma de
las instituciones con algún perfil espiritual o religioso que recibe solicitudes de tratamiento es altamente
significativo y vemos una coexistencia de modelos de atención en esta temática, tanto público/privados
como religioso/seculares. (JND, 2019)
Los modelos neopentecostal y neochamánico que abordamos aquí se presentan como dispositivos que
atienden demandas de personas que no acceden o no encuentran solución en la oferta que el Estado u otras
instituciones pueden hacer para atender sus necesidades. Queremos comprender y comparar

Resumen del proyecto

Antecedentes, problema de investigación, objetivos y justificación.

2 / 14  



cualitativamente el modelo neopentecostal y el modelo neochamánico de abordaje de adicciones. 
Respecto al segmento neopentecostal, vemos un crecimiento de iglesias y pastores en la arena política en
todo el continente (Mansilla & Mosqueira, 2021; Somma et al., 2017), y el desarrollo de un amplio dispositivo
de atención a personas que transitan algún tipo de Trastorno por Consumo de Sustancias (TCS) o adicción,
conformando gran cantidad de Comunidades Terapéuticas (CCTT). Las CCTT de corte religioso dedicadas al
trabajo con adicciones vienen siendo estudiadas desde perspectivas sociológicas y antropológicas en
países como México, Brasil y Argentina.
En México, el trabajo de Olga Odgers y Olga Olivas (2018) reúne aproximaciones etnográficas a lo que
llaman “modelo evangélico”, prestando atención al lugar de las creencias, las corporalidades en los
procesos de atención y perspectivas de género.
En Brasil, Fernanda Mendes y Cecilia de Souza muestran diferentes problemáticas, contradicciones y
discrepancias entre los abordajes científico y religioso de las diferentes comunidades, así como la
complementariedad existente entre estos tipos de atención. Esto es reflejo de un Estado que invierte en
políticas de cuidado contradictorias, que a partir de la problemática del uso masivo de crack pasa a
considerar las CCTT como parte integrante de los dispositivos disponibles para el tratamiento de las
dependencias, existiendo una competencia y búsqueda de legitimidad por parte de las CCTT, que incluye
financiamientos provenientes del Estado (Mendes & de Souza Minayo, 2015). Actualmente, una de cada
cuatro de las dos mil CCTT en Brasil reciben apoyo financiero del Estado (Mendes & de Souza Minayo, 2020).
El 40% de las CCTT en Brasil fueron fundadas entre 1996 y 2005, y otro 38% entre 2006 y 2015 (IPEA, 2017).
En Argentina, la “sociogénesis de los dispositivos evangélicos de rehabilitación de usuarios de drogas” ha
sido descrita por Joaquín Algranti y Mariela Mosqueria (2018). El trabajo con consumos problemáticos y el
desarrollo de una red especializada en el tratamiento de adicciones desde una perspectiva espiritual fue
uno de los elementos claves que los autores destacan como estrategia exitosa para el crecimiento y
legitimación de estos grupos. Allí, también vemos el desarrollo de una política pública que adopta
elementos y saberes religiosos en la intervención estatal sobre consumos problemáticos. Los autores
refieren específicamente al Programa Recuperar Inclusión, iniciado a fines de 2014, a partir del cual se
evidencian analogías, políticas transversales y “gobernanza”, refiriéndose a esta convergencia de
estrategias donde los evangélicos se convierten en actores a través de los cuales el Estado ejecuta
políticas de salud (Algranti & Mosqueira, 2018).
Los modelos estatales y pentecostales de atención son diferenciados en lo que respecta a las
corporalidades/identidades de los usuarios (Míguez, 2002). Estas dimensiones son abordadas desde la
historia de los tratamientos para los consumos de drogas o las relaciones entre la sociedad civil y el
Estado, hasta el análisis de los procesos de conversión y de las narrativas del yo que aparecen en los
participantes de estos dispositivos (Camarotti, Jones, & Di Leo, 2017). Un análisis en clave de género en
centros de rehabilitación muestra cómo el modelo de masculinidad de varones que ingresan (orgulloso,
agresivo, fuerte e insensible) es disciplinado y "pacificado" por medio de la "exteriorización de sentimientos
y la responsabilización afectiva” (Camarotti, Jones, & Dulbecco, 2020). El trabajo
de Martín Gu?elman y Romina Ramírez (2020) muestra el proceso de conversión religiosa y de
resocialización en estos centros en tres etapas: "obediencia mecánica de las normas del programa
terapéutico", "obediencia de las normas desde el reconocimiento de su fundamento", "obediencia a partir de
darse la propia norma" (Gu?elman & Ramírez, 2020).
Por su parte, una característica singular del abordaje en clave neochamánico está directamente vinculada
a la expansión de los usos de psicodélicos que se viene experimentando desde la década de 1990. El
llamado “renacimiento psicodélico” hace referencia al proceso sostenido que se viene dando en la expansión
de los intereses en torno a sustancias psicodélicas y sus saberes asociados. Ejemplos notorios de esto son
el fuerte interés científico en torno a la psilocibina. La ayahuasca, bebida psicodélica originaria de la
cuenca amazónica es otro claro ejemplo del desarrollo del renacimiento psicodélico. Los usos originalmente

3 / 14  



indígenas de la ayahuasca se han transformado alcanzando nuevos contextos. Las denominadas religiones
ayahuasqueras brasileras (Santo Daime, União do Vegetal (UDV) y Barquinha) (Labate, 2004b) se han
transnacionalizado a partir de la década de 1990, estando hoy en todos los continentes (Labate &
Jungaberle, 2011). Algunas de estas iglesias han adoptado un trabajo específico de tratamiento de
adicciones, creando centros especializados (Mercante, 2013). Un estudio en el marco de la UDV, evidenció la
remisión de psicopatologías en los participantes luego de iniciar el uso ritual de ayahuasca (Grob et al.,
1996). Otros estudios sugieren el rol que juega el diseño ritual seguro como protector, y que, comparados
con un grupo control de no usuarios de ayahuasca, muestran usos significativamente menores de alcohol (Da
Silveira et al., 2005; Doering-Silveira et al., 2005). Los usos de ayahuasca se expandieron hacia ámbitos
urbanos distintos a los tradicionales, por ejemplo, a través del llamado vegetalismo peruano (Beyer, 2009;
Dobkin de Rios, 1984; Luna, 1986). En los 1990 surgen centros de tratamiento de adicciones que incluyen
componentes religiosos, espirituales, chamánicos y seculares. El centro Takiwasi, fundado por el médico
francés Jacques Mabit en Perú en 1992, es un ejemplo de convergencia de saberes y técnicas en el
tratamiento de adicciones que incluyen el uso ritual de ayahuasca (Dubbini, Mabit, & Politi, 2020; Mabit &
González, 2013). Otro centro pionero en uso de ayahuasca como herramienta psicoterapéutica para
tratamiento de adicciones fue el Instituto de Etnopsicología Amazónica Aplicada (IDEAA) fundado en 2000
por el psiquiatra catalán Josep María Fábregas, en Amazonas, Brasil. Estudios realizados por Fábregas y
equipo muestran cómo el uso ritual de ayahuasca en participantes con trayectorias de abusos de
sustancias psicoactivas reduce significativamente estos consumos y concluyen que el uso ritual de
ayahuasca, además de presentar bajísimo potencial de abuso, no muestra asociados problemas
psicosociales generalmente ligados al consumo de otras sustancias (Fábregas et al., 2010). El antropólogo y
psicólogo uruguayo Ismael Apud abordó trayectorias de personas que han transitado por IDEAA que narran
sus procesos de recuperación de adicciones ayudados en por el diseño terapéutico empleado en este
instituto (Apud, 2019, 2020a). Otros estudios se vienen desarrollando acerca de los usos de ayahuasca en el
tratamiento de adicciones (Barbosa et al., 2018; Fernández et al., 2014; Halpern, Sherwood, Passie,
Blackwell, & Ruttenber, 2008; Thomas, Lucas, Capler, Tupper, & Martin, 2013), siendo notorio el incremento
de investigaciones socio-antropológicas y psicológicas sobre el uso de psicodélicos en una amplia variedad
de contextos, como la de Piera Talin y Emilia Sanabria, quienes realizaron una etnografía a partir del
estudio de trayectorias vitales de miembros del Santo Daime en Italia, planteando una reconsideración de
la idea de adicción (Talin & Sanabria, 2017) y otros (Apud & Romaní, 2017; Labate & Cavnar, 2014, 2018;
Labate, Cavnar, & Gearin, 2016; Scuro, 2016)
En Uruguay existe un amplio campo de investigaciones etnográficas sobre drogas en general, aunque estas
no enfatizan las dimensiones que abordamos en este proyecto: la relación de los usos de drogas y los
procesos de recuperación de adicciones con las dimensiones religioso/espirituales que las atraviesan. Algo
semejante sucede con los estudios realizados en torno a diferentes segmentos religiosos, donde si bien
contamos con importantes estudios, el cruce con la temática de las drogas no ha sido suficientemente
abordado. La originalidad y potencia de este proyecto radica en los cruces analíticos que plantea y en su
modalidad comparativa. La temática de las adicciones vuelve periódicamente al centro de atención en
nuestro país. Aunque se llevan adelante diferentes estrategias en términos de política pública para el
abordaje de la temática, los indicadores muestran que el problema persiste. Los abordajes religioso-
espirituales de las adicciones siempre han estado presente internacionalmente y también en nuestro país.
Las controversias, suspicacias y disputas en torno a las diferentes modalidades de abordaje del tema se
hacen particularmente sensibles en un país con fuerte tradición laico-secular y de marcada medicalización
biomédica. Abordajes no convencionales para la racionalidad secular y médica que se imparte desde el
estado, pueden ofrecer elementos que enriquezcan el campo de discusión en torno a la conveniencia de las
diferentes modalidades de atención de las adicciones. Los modelos que estudiamos en este proyecto

4 / 14  



plantean estrategias que pueden aportar nuevas interrogantes a la hora de planificar mejores abordajes
del tema. 
En este sentido, el objetivo general del proyecto fue comprender las formas de abordar la idea de adicción
que se expresan en los modelos neopentecostal y neochamánico, observando los procesos de
transformación individual, institucional y social en los que se desarrollan, y realizar un aporte a la
problematización y gestión de políticas de cuidados en torno a los usos de sustancias psicoactivas.
La forma de acercarnos a ese propósito fue a través de dos ejes. Buscamos analizar y comparar
trayectorias vitales de participantes de un centro neopentecostal y de un centro neochamánico a través de
la realización de entrevistas en profundidad, a efectos de identificar qué aspectos consideran más
relevantes en sus procesos terapéuticos. 
Estas trayectorias las encontramos transitando por los dispositivos en estudio, por lo tanto, fue otro objetivo
describir y analizar, por medio de observación participante, las dinámicas de trabajo, prácticas y diseños
terapéuticos de los centros neopentecostal y neochamánico, atendiendo a las estéticas y discursos que allí
se vehiculizan y manteniendo entrevistas con sus líderes.

Buscamos comprender y comparar cualitativamente dos modelos religioso-espirituales diferentes de
abordaje de las adicciones. Por un lado, el dispositivo neopentecostal Hogares Beraca (grupo 1). Por otro
lado, el centro psicoterapéutico Encamino (grupo 2). Para ello, realizamos observación participante y
entrevistas en profundidad con el objetivo de conocer las trayectorias vitales de las personas. 

Para abordar esas trayectorias vitales, se diseñaron pautas de entrevistas en profundidad. Además de
querer conocer aspectos sociodemográficos y los sentidos atribuidos a las drogas y la adicción,
establecimos 4 ejes analíticos identificados como: trayectoria de usos de drogas; trayectoria espiritual;
trayectoria terapéutica; trayectoria dentro del dispositivo en estudio. 

A cada persona entrevistada se le entregó un consentimiento informado que debió firmar, asegurando su
anonimato y participación libre en el estudio. Todas las entrevistas fueron grabadas y transcritas.
Utilizamos el software MAXQDA Analytic Pro 2020 para el análisis cualitativo. 
Se establecieron códigos y subcódigos de análisis en función de la pauta de entrevista. 

Realizamos 36 entrevistas, de las cuales 20 (13 varones y 7 mujeres, edad media 32,4 años) fueron a
personas que vivían en los hogares religiosos de tipo neopentecostal (grupo 1) y 16 (14 varones y 2 mujeres,
edad media 38,9 años) fueron a personas egresadas del modelo terapéutico neochamánico (grupo 2).

En ambos grupos, los contactos de las personas a las que accedimos a entrevistar fueron facilitados por los
referentes de los grupos. Esto determina un “sesgo de éxito” en las trayectorias, aunque no influye
directamente en nuestros objetivos, ya que no buscamos hacer una evaluación diagnóstica de los
dispositivos ni establecer comparaciones representativas. Producto de esta misma limitación es que, a
pesar de la diversidad de las trayectorias y sus relatos, hubo cierta “saturación” en relación a algunos
puntos. Por ejemplo, en el caso del grupo 1 comenzamos a identificar una narrativa repetida en torno al
lugar de dios, de la iglesia y de los pastores en las vidas de las personas entrevistadas. En el caso del
grupo 2, algo de esto se manifestó en relación al lugar del terapeuta en los procesos individuales. 

Metodología/Diseño del estudio

5 / 14  



También realizamos observación participante en actividades de los grupos y entrevistas a los líderes. 

Este proyecto contó con el aval del Comité de Ética de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la
Educación. Expediente 121900-000012-23. 

1. Caracterización de los grupos en los que se realizó observación participante y entrevistas:

Grupo 1. 
Realizamos entrevistas y observación participante en dos centros de la organización Hogares Beraca,
ubicados en Villa García (sede central) y en Villa Española (hogar femenino), así como en un culto de la
Iglesia Misión Vida para las Naciones en Ciudad de la Costa.
Hogares Beraca es una red de dispositivos comunitarios fundada en Uruguay en 2002. El modelo de
intervención se basa en una fuerte impronta religiosa asociada a la iglesia neopentecostal Misión Vida para
las Naciones. Los Hogares y la iglesia están estrechamente vinculadas.
El dispositivo del grupo 1 atiende diversas situaciones de vulnerabilidad (no solo adicciones), no exige
contraprestación económica, y garantiza vivienda y alimentación mediante la vida en comunidad. 
La vida en los hogares gira en torno a dos pilares: la espiritualidad y el trabajo. El primero se plasma en
oraciones, cultos y estudios bíblicos cotidianos. El segundo, en tareas productivas como carpintería,
panadería, metalurgia y horticultura, concebidas tanto como parte del proceso terapéutico (laborterapia)
como fuente de ingresos. 
Los hogares se organizan en habitaciones compartidas con “líderes de cuarto” encargados de supervisar al
grupo. El contacto con el exterior está restringido al inicio y se habilita progresivamente, dependiendo de
evaluaciones pastorales. Muchos participantes describieron su rutina diaria destacando la centralidad de
la oración, el trabajo y las actividades religiosas.
Entre estas actividades, destacan los “grupos de amigos”, espacios de evangelización y socialización
religiosa con miembros externos, y los cultos en los templos. En uno de estos cultos, Alvaro Dastugue (líder
de Hogares Beraca) articuló su prédica en torno a la figura del padre como sostén moral y afectivo de la
familia, entremezclando estadísticas, relatos personales y mensajes de redención espiritual. Este enfoque
resuena en los testimonios de los usuarios, quienes a menudo encuentran en Dios la figura de un “padre
espiritual”, sustituyendo vínculos familiares rotos o ausentes, y consolidando así un modelo de
transformación personal basado en la fe.
El grupo 2, es un centro psicoterapéutico especializado en el tratamiento de adicciones llamado Encamino.
Su creación en 2009 responde a la trayectoria personal y profesional de su director, psicólogo
especializado en adicciones, que hace dos décadas incorpora herramientas provenientes del vegetalismo
peruano en su trabajo clínico. El dispositivo del grupo 2 es ambulatorio, implica un costo para el usuario y
no ofrece alojamiento ni alimentación. Su enfoque no está orientado a abordar múltiples vulnerabilidades. El
vegetalismo peruano se incorpora en el centro a través de diferentes actividades en las que se utiliza
ayahuasca en rituales claramente pautados. Las ceremonias de ayahuasca se realizan de forma mensual,
en Montevideo. También se realizan dietas o retiros que suelen durar una semana. Quienes inician un
proceso terapéutico en este centro, pueden, además de mantener sus sesiones de terapia individual y
grupal, participar en ceremonias y/o retiros con ayahuasca. El día de la ceremonia, los asistentes llegan
con lo necesario para pasar la noche y se acomodan en un salón. El ritual inicia con una ronda de
presentación donde cada persona expresa cómo se siente y cuál es su propósito. Luego, se introducen
algunos elementos sobre la experiencia, ofreciendo orientación sobre cómo transitarla. Se bendice la
ayahuasca mediante cantos (ícaros) y soplos de tabaco. Cada participante recibe su dosis y la ceremonia

Resultados, análisis y discusión

6 / 14  



transcurre entre cantos, música y sonidos. Durante la ceremonia, los vómitos son comunes y vistos como
parte integral del proceso de purga emocional y física. El terapeuta cierra el ritual con un soplo de
mapacho (tabaco) a cada participante. Por la mañana, se comparte un desayuno colectivo y se realiza una
ronda de intercambio de experiencias. 

2. Análisis cuantitativo de las entrevistas. 

Realizamos entrevistas en profundidad a 36 personas vinculadas a ambos centros. De ellas, 20 (13 varones y
7 mujeres, edad media: 32,4 años) residían en Hogares Beraca (grupo 1), mientras que 16 (14 varones y 2
mujeres, edad media: 38,9 años) eran egresados de Encamino (grupo 2).
Respecto al nivel educativo, en el grupo 1 el 90% no completó la enseñanza secundaria, el 5% la finalizó, y
otro 5% accedió al nivel terciario sin concluirlo. Todos cursaron estudios en el sistema público.
En el grupo 2: el 7% tiene secundaria incompleta, el 6% la completó, el 50% finalizó estudios terciarios, el
31% alcanzó ese nivel sin terminarlo y el 6% posee formación de posgrado. En cuanto a la procedencia
educativa, el 50% estudió en el sistema público, el 31% en el privado y el 19% en ambos.
Se indagó también si habían transitado previamente por otros dispositivos terapéuticos. En el grupo 1, el
55% lo había hecho, mientras que en el grupo 2 ese porcentaje asciende al 75%. Esto implica que para el
45% del grupo 1 el hogar religioso fue su primera opción de tratamiento, frente al 25% del grupo 2 que
accedió por primera vez al modelo neochamánico.

3. Análisis cualitativo: resultados primarios. 

Basados en la pauta de entrevista utilizada, establecimos 5 categorías analíticas dentro de las cuales
asignamos diferentes códigos. A continuación, presentamos un resumen analítico de los segmentos
codificados. 

3.1. Sentidos atribuidos a las drogas y la adicción. 

En el grupo 1, las drogas son interpretadas principalmente como agentes de destrucción personal y
espiritual. Se las asocia con el dolor, la soledad, el abandono y la pérdida de vínculos, funcionando como
anestesia emocional o escape de la realidad: “La cocaína me hacía olvidar los golpes y la falta de afecto.
Era una anestesia para el dolor.” El consumo es visto como una trampa progresiva que comienza con placer
y termina en adicción, entendida como una “enfermedad del alma” y una herramienta del mal que
obstaculiza el crecimiento espiritual y aleja de Dios.
En el grupo 2, se diferencia entre drogas y medicinas, especialmente en relación con la ayahuasca,
considerada una herramienta de sanación cuando se usa con intención clara y en un contexto ritual
adecuado. Se reconoce el consumo como una forma de evasión, pero también como parte de procesos de
aprendizaje y transformación: “Tuviste que drogarte todo lo que te drogaste para evolucionar.” Se
cuestiona la medicación psiquiátrica. 

3.2. Trayectoria de uso de drogas.

En el grupo 1, las motivaciones para consumir se relacionan principalmente con el deseo de evadir el dolor
emocional, llenar vacíos afectivos o escapar de entornos violentos. Testimonios como “tenía un vacío en mi
corazón, generado por un ser: mi padre” o “me enfermé de tristeza, de depresión, de angustia” reflejan esta
lógica. También surgen como motivos la búsqueda de pertenencia, validación grupal o la curiosidad.

7 / 14  



Las trayectorias están marcadas por experiencias de abandono, duelos, baja autoestima, depresión y
maltrato. Los momentos de quiebre se vinculan a eventos de gran impacto emocional o consecuencias
extremas del consumo: intentos de suicidio, separaciones, pérdida de hijos, internaciones, sobredosis o
situaciones de calle y violencia. Como expresó un participante: “Me paré arriba del puente de fierro y miré
para abajo y dije… ¡Me tiro!”. El “tocar fondo” suele marcar el inicio de un proceso de cambio.
En el grupo 2, el consumo comienza por placer o pertenencia grupal, pero con el tiempo aparecen
motivaciones vinculadas al dolor emocional y los conflictos familiares. También es frecuente la
instrumentalización del consumo para mejorar el rendimiento en determinados contextos (trabajo, música,
sociabilidad nocturna). Las trayectorias están atravesadas por rupturas significativas: separaciones,
violencia, internaciones, intentos de suicidio o pérdidas familiares. Frases como “me miré en el espejo y
había un monstruo” o “mi sobrina escuchó que me quería matar” dan cuenta de estas crisis. En algunos
casos, estos eventos impulsaron la búsqueda de tratamiento. La cocaína aparece como la sustancia más
problemática.

3.3. Trayectoria espiritual.

En el Grupo 1 aparece una religiosidad heredada y poco cuestionada, muchas veces vinculada a prácticas
evangélicas o católicas.
La figura de Dios emerge como un actor central en los procesos de cambio. Se lo invoca como fuente de
amor incondicional. Muchos participantes describen haber encontrado en Dios una respuesta directa a sus
necesidades afectivas o materiales, especialmente en momentos de sufrimiento o desesperación.
“El único que te puede llenar lo que llenaba la droga es Dios.” La relación con Dios es vivida como personal,
íntima y dialogante. En muchos testimonios se relatan eventos extraordinarios vividos como manifestaciones
directas de lo divino: “Repetí la oración por la radio y sentí la presencia de Dios.” Estas experiencias
funcionan como puntos de inflexión vital y espiritual. “Yo no creía en nada, no creía en Dios. Hasta que conocí
la iglesia.” Esta reconfiguración espiritual implica una reconstrucción identitaria, donde la fe pasa a ser
parte del proyecto de vida.

En el grupo 2 las trayectorias espirituales oscilan entre el rechazo a las religiones institucionales, la
búsqueda personal, y la vivencia de experiencias místicas intensas. La mayoría de los entrevistados
refieren haber tenido vínculos débiles, distantes o escépticos con la religiosidad en su infancia y juventud.
Si bien algunos asistieron a colegios católicos o realizaron sacramentos como la comunión, estas prácticas
eran vividas como obligaciones escolares o familiares, sin significación espiritual profunda. “Yo nunca dí
bola a nada de eso, iba porque tenía que ir.” Predomina una postura de indiferencia o incluso rechazo hacia
la religión organizada durante las etapas iniciales de sus vidas. En el proceso de transformación, varios
experimentan una reconstrucción de la idea de Dios, aunque en formas heterogéneas y no necesariamente
ligadas a doctrinas tradicionales. Dios es descrito como una energía, una fuerza vital, una conciencia
universal o un principio de conexión. “Dios es para mí una energía y una luz.” Algunas personas recuperan
imágenes del cristianismo (Jesucristo, la Virgen), pero resignificadas fuera del marco institucional. 

3.4. Trayectoria terapéutica.

En el grupo 1 combinan experiencias biomédicas y religiosas. Muchos ingresaron a tratamientos tras crisis
graves, vivieron internaciones y medicación excesiva que generaron malestar, dependencia y desconfianza
en el sistema de salud. Frente a esto, comunidades religiosas como Remar y Beraca ofrecieron contención,
sentido espiritual y pertenencia. La conversión, el trabajo comunitario y el vínculo con líderes religiosos

8 / 14  



facilitaron la resignificación del sufrimiento dentro de una narrativa de redención. Aunque hubo recaídas,
estas fueron interpretadas como parte del proceso. La espiritualidad emerge como eje transformador
frente a la insuficiencia de un enfoque meramente biomédico.
Las trayectorias terapéuticas del Grupo 2 están marcadas por múltiples intentos fallidos, crisis personales
y una exploración combinada de enfoques médicos, psicológicos y espirituales. Predomina una relación
ambivalente con el sistema de salud mental, el uso frecuente de psicofármacos y diagnósticos ambiguos. Se
destaca la participación en grupos de ayuda y tratamientos no convencionales (ayahuasca, temazcales,
reiki, medicina indígena, biodescodificación) que ofrecen contención y experiencias significativas, aunque no
siempre sostenibles. El proceso terapéutico se vive como inestable, lleno de recaídas y ambivalencias.

3.5. Trayectoria dentro del dispositivo.

En el grupo 1 se destacan expresiones de transformación profunda y reconfiguraciones identitarias. El
cambio se concibe como una responsabilidad compartida entre el individuo y la comunidad: “es 50 y 50”.
Acciones como abandonar el celular, enfocarse en el trabajo o aprender un oficio son señalados como
fuertemente significativos. Estos gestos implican un alejamiento del entorno previo y una apertura a nuevas
formas de vida, con la fe como eje organizador: “el cambio vino por el cambio de valores, el cambio de
principios y la fe”. La adaptación al dispositivo no es inmediata y supone conflictos, como dejar hábitos
previos, pero se sostiene en el deseo de cambiar. Este deseo se intensifica al asumir el compromiso de
ayudar a otros: “me enseñaron a cómo ayudar a otros, y esa fue una de las motivaciones”. El paso por el
dispositivo se vive como un camino exigente pero liberador, donde el compromiso, la comunidad y la
espiritualidad permiten reconstruir la vida con sentido.
En el Grupo 2 se observa una transformación que involucra conciencia, espiritualidad, vínculo terapéutico,
vida cotidiana, grupo y cuerpo. El cambio suele iniciarse tras experiencias límite asociadas al dolor propio
o causado a otros. Estas situaciones, como enfrentar a un familiar o asumir el consumo ante el grupo,
generan una primera apertura al tratamiento, marcando el quiebre de un “personaje” sostenido por la
negación.
El proceso no es lineal: incluye recaídas y resignificaciones. La espiritualidad juega un rol central, ya sea
como retorno a la fe o en formas más introspectivas y rituales (meditación, conexión con la naturaleza).
El cuerpo también adquiere protagonismo. Actividades como correr, yoga, kung fu, una alimentación
cuidada o el descanso actúan como anclajes emocionales y símbolos de reconstrucción subjetiva. El grupo
terapéutico brinda contención, aprendizaje y sentido de pertenencia, mientras que los terapeutas son
figuras clave que combinan firmeza, empatía y dirección ética.
La transformación se refleja además en proyectos personales: estudios, arte, radios comunitarias o
empleos saludables, expresados como conquistas de autonomía. Muchos relatan un proceso profundo de
autoconocimiento, donde se reconoce un personaje que se había adueñado de la conducta, habilitando así
una nueva narrativa sobre sí mismos y una vida más significativa.

Los resultados de esta investigación muestran la coexistencia de modelos terapéuticos con base espiritual
en Uruguay. Esto evidencia un sistema de cuidados de la salud plural (Kleinman, 1980; Martínez Hernáez,
2008), donde dispositivos terapéuticos no biomédicos cumplen una función significativa. 
Frente a la persistencia del problema de los consumos problemáticos de drogas, emergen dispositivos de
abordaje con base religiosa o espiritual que ofrecen respuestas donde el sistema público o médico
hegemónico resulta insuficiente. Los dispositivos abordados en esta investigación representan dos

Conclusiones y recomendaciones

9 / 14  



estrategias alternativas de cuidado, con lógicas distintas pero con resultados significativos en procesos de
transformación subjetiva.
El modelo neopentecostal se presenta como una opción de primera instancia para sectores con menor
capital educativo y mayores niveles de vulnerabilidad, ofreciendo vivienda y contención comunitaria. En
cambio, el modelo neochamánico, de carácter ambulatorio y con costo económico, es más accesible a
sujetos con trayectorias previas en el sistema terapéutico y mayor nivel educativo.
En ambos grupos, las trayectorias de recuperación incluyen momentos de quiebre y resignificación del
pasado. Sin embargo, el modelo neopentecostal enfatiza la disciplina, la obediencia y la pertenencia a una
comunidad de fe, mientras que el modelo neochamánico integra dimensiones corporales, creativas y
espirituales desde una lógica de búsqueda individual y relacional con los terapeutas.
Mientras el modelo neopentecostal se basa en una religiosidad institucional, normativa y comunitaria, que
estructura la vida cotidiana a través de la conversión, la obediencia y el servicio, el modelo neochamánico
propone una espiritualidad experiencial, difusa y personalizada, que privilegia la introspección y el uso
ritual de psicodélicos como medio terapéutico y transformador.
Estas diferencias se inscriben dentro de las dos grandes formas en las que se desarrollan las vivencias
religiosas. Una, en la que prevalece la institución religiosa y los aspectos doctrinarios, la conversión y el
dogma como elementos centrales de las vidas de las personas. Otra, en la cual los aspectos institucionales
y doctrinarios aparecen de forma más difusa y laxa, permitiendo mayor movilidad simbólica y nuevas
síntesis más individualizadas. Las trayectorias espirituales de este segundo tipo se encuadran en lo que se
denomina religiosasidad a la carta (Hervieu-Léger, 2008)
En el caso de los grupos estudiados aquí, además, esta diferencia entre conversión y religiosidad a la carta
se hace explícita en la modalidad de los abordajes. Uno con carácter de residencia permanente, el otro
como dispositivo ambulatorio. En el caso del modelo de Hogares Beraca, ingresar a ellos no implica solo un
proceso terapéutico relacionado al uso problemático de drogas, sino un cambio de vida radical, un punto de
inflexión significativo donde la forma de vida previa al ingreso se ve modificada por completo. En el caso del
abordaje del modelo de atención asisitida con ayahuasca, se presentan otras particularidades. Podemos
decir que el cambio en la trayectoria vital no es necesariamente tan radical, ya que las personas mantienen
su pertenencia y vinculos con sus entornos de origen y sus vidas cotidianas no se ven atravesadas por
cambios de hábitos tan evidentes como en el caso de los hogares. Esta libertad opera de forma
ambivalente. Por un lado, habilita a las personas a ir atrás de sus propias búsquedas y explorar los
espacios y experiencias que entiendan convenientes. Por otro lado, carga de una mayor responsabilidad al
individuo, aumentando la presión sobre sí mismo y desafiando mucho más a la persona a no tener recaídas
u otros comportamientos que le perjudiquen. Esto puede explicar en parte las diferencias en los sentidos
atribuidos a las recaídas, vividas en el grupo 2 con mayor grado de frustración. 
Un resultado significativo que está muy presente en ambos grupos tiene relación con las carencias
afectivas y las violencias de las que han sido víctimas las personas entrevistadas. Los diferentes tipos de
violencia y las dificultades afectivas y emocionales padecidas en los relatos aparecen como el principal
punto de contacto entre las trayectorias de ambos grupos. Luego, la contención individual, grupal y el
sentimiento de pertenencia al grupo espiritual o religioso son también los principales puntos de contacto en
los procesos de transformación narrados en ambos grupos. A su vez, estas características son las que se
ponen en contraposición con lo experimentado previamente en sus trayectorias terapéuticas. Muchas veces
se hace énfasis en que los aboradjes previos carecieron de empatía y contención o se caracterizaron por
diversas formas de violencia o abusos. En contraposición a esto, en ambos grupos, tener la referencia de
los líderes (religiosos, terapéuticos) como pares, opera de un modo altamente significatvo. Reconocerse en
esos referentes, que han pasado situaciones similares a los de los participantes, es un elemento muy
destacado y relevante para las personas entrevistadas. A su vez, la pertenencia al grupo es uno de los
elementos clave que se repite con mayor frecuencia en ambos grupos como factor fundamental en los

10 / 14  



procesos de recuperación.
Finalmente, los encuadres religioso-espirituales presentes en estos grupos son fundamentales como
herramientas productoras de nuevos sentidos vitales para los participantes. La tríada referente-grupo-
espiritulidad habilita a los participantes a transitar un proceso de reconstrucción narrativa de sus propias
vidas y se constituyen como los pilares a partir de los cuales se construyen los cambios de hábitos y la
modificación de la conducta. 
Consideramos que este tipo de investigaciones aportan nuevos elementos relevantes para ampliar las
posibilidades de comprender y accionar con relación a esta temática. El alcance de este estudio es limitado
pero pretende generar una línea de análisis que permita aportar al desarrollo de mejores estrategías de
abordaje de los usos problemáticos de drogas. 
Los hallazgos sugieren que estos abordajes religiosos y espirituales —pese a sus diferencias— ofrecen
elementos terapéuticos relevantes que exceden la lógica biomédica clásica. Estos modelos abren el debate
sobre la necesidad de incorporar enfoques integrales, sensibles a los sentidos subjetivos y las trayectorias
vitales de quienes atraviesan experiencias de consumo problemático de drogas.
Los ejes analíticos y las interrogantes plantedas aquí son de singular relevancia en un país como Uruguay,
con una fuerte impronta médica secular y un importante tradición laica. Este estudio no pretende
desestimar esas caracterísitcas mencionadas, sino apenas aportar elementos que permitan ensancharlas y
enriquecerlas. 

11 / 14  



Tipo de producto Título Autores Identificadores

URI en

repositorio

de Silo Estado  

Videograbación Psicodélicos:
estado
actual y
desafíos
científicos y
políticos

Arche y
JND

https://www.youtube.com/watch?
v=p1772T0ZNug&t=24297s

Finalizado

 

Algranti, J., & Mosqueira, M. (2018). Sociogénesis de los dispositivos evangélicos de “rehabilitación” de
usuarios de drogas en Argentina. Salud Colectiva, 14(2), 305–322.
Apud, I. (2017). Science, Medicine, Spirituality and Ayahuasca in Catalonia. Understanding ritual healing in
the treatment of addictions from an interdisciplinary perspective. Universitat Rovira i Virgili.
Apud, I. (2019). Ayahuasca en el tratamiento de adicciones. Interdisciplinaria: Revista de Psicología y
Ciencias Afines, 36(1), 133–154.
Apud, I. (2020a). Ayahuasca between cognition and culture. Perspectives from an interdisciplinary and
reflexive ethnography. Tarragona: URV.
Apud, I. (2020b). Personality Traits in Former Spanish Substance Users Recovered with Ayahuasca. Journal
of Psychoactive Drugs.
Apud, I., & Romaní, O. (2017). Medicine, religion and ayahuasca in Catalonia. International Journal of Drug
Policy, 39, 28–36.
Apud, I., Carrera, I., Scuro, J., & Montero, F. (2021). ¿Es posible desarrollar investigaciones clínicas
utilizando sustancias psicodélicas en Uruguay? Revista de
Psiquiatría Del Uruguay, 85(1), 63–76.
Apud, I., Scuro, J., Carrera, I., Oliveri, A. (2022) Ayahuasca Ritual, Personality and Sociality. Observational
Research Conducted in a Substance Use Disorder Rehabilitation Center in Uruguay, Journal of Psychoactive
Drugs,
Barbosa, P. C. R., Tófoli, L. F., Hoy, R., Berro, L. F., Marinho, E. A. V., Areco, K., & Winkelman, M. (2018).
Assessment of Alcohol and Tobacco Use Disorders Among
Religious Users of Ayahuasca. Frontiers in Psychiatry, 9, 136.
Boiteux, L., Peluzio Chernicharo, L., & Souza Alves, C. (2014). Human Rights and Drug Conventions. Prohibition,
Religious Freedom, and Human Rights: regulating traditional drug use.
Camarotti, A. C., Jones, D., & Di Leo, P. F. (Eds.). (2017). Abordajes religiosos y espirituales de los consumos
de drogas.
Camarotti, A. C., Jones, D., & Dulbecco, P. (2020). Modelos de masculinidad de varones con consumos
problemáticos de drogas en. Revista Española de Drogodependencias, 45(2), 47–63.

Productos derivados del proyecto

Referencias bibliográficas

12 / 14  



Doering-Silveira, E., Grob, C. S., Dobkin de Rios, M., Lopez, E., Alonso, L. K., Tacla, C., & Da Silveira, D. X.
(2005). Report on Psychoactive Drug. Journal of Psychoactive Drugs, 37(2), 141–144.
Dubbini, A., Mabit, J., & Politi, M. (2020). Therapeutic potential of spirituality in the treatment of substance
use disorders. Revista Cultura y Droga, 25(29), 41–62.
Fábregas, J. M., González, D., Fondevila, S., Cutchet, M., Fernández, X., Barbosa, P. C. R.,Bouso, J. C. (2010).
Assessment of addiction severity among ritual users of
ayahuasca. Drug and Alcohol Dependence, 111(3), 257–261.
Fernández, X., dos Santos, R. G., Cutchet, M., Fondevila, S., González, D., Alcázar, M. A. Fábregas, J. M. (2014).
Effects of Ritual Ayahuasca Use on Drug Dependency. The Therapeutic Use of Ayahuasca Berlin: Springer.
Geppert, C., Bogenschutz, M. P., & Miller, W. R. (2007). bibliography on religion, spirituality and addictions.
Drug and Alcohol Review, 26(4), 389–395.
Grob, C. S., Mckenna, D., Callaway, J. C., Brito, G. S., Neves, E. S., Oberlaender, G.,Boone, K. B. (1996). Human
Psychopharmacology of Hoasca. The Journal of Nervous & Mental Disease, 184(2), 86–94.
Gu?elman, M., & Ramírez, R. (2020). Narrativas de transformación identitaria de residentes de comunidades
terapéuticas religiosas. Religiåo e Sociedade
Halpern, J. H., Sherwood, A. R., Passie, T., Blackwell, K. C., & Ruttenber, A. J. (2008). Evidence of health and
safet. Medical Science Monitor
Hervieu_Léger, Danièle. O peregrino e o convertido. A religião em movimento.
Petrópolis. Vozes. 2008.
IPEA. (2017). Perfil das Comunidades Terapéuticas brasileiras. Brasilia.
JND. (2019). VII Encuesta Nacional Sobre Consumo de Drogas en Población General.
Kleinman, A. (1980). Patients and Healers in the Context of Culture: An exploration of the borderland between
anthropology, medicine and psychiatry. University of California Press.
Labate, B. C. (2004a). A reinvençåo do uso da ayahuasca nos centros urbanos.
Labate, B. C., & Cavnar, C. (2014). Prohibition, Religious Freedom, and Human Rights
Labate, B. C., Cavnar, C., & Gearin, A. K. (2016). The world Ayahuasca Diaspora
Labate, B. C., & Jungaberle, H. (Eds.). (2011). The internationalization of ayahuasca.
Luna, L. E. (1986). Vegetalismo: Shamanism among…
Mabit Bonicard, J., & González Mariscal, J. M. (2013). Hacia una medicina transcultural. Journal of
Transpersonal Research, 5(2), 49–76.
Mansilla, M. Á., & Mosqueira, M. (Eds.). (2021). Sociología del pentecostalismo en AL.
Martínez Hernáez, Á. (2008). Antropología Médica. Teorías sobre la cultura, el poder y la enfermedad.
Anthropos.
Mendes, F., & de Souza Minayo, M. C. (2015). As Comunidades Terapéuticas religiosas na recuperaçåo de
dependentes de drogas. Interface, 19(54), 515–526.
Mercante, M. S. (2013). A ayahuasca e tratamiento dependencia. Mana, 19(3), 529–558.
Míguez, D. (2012). Droga, delito y religión en un programa de rehabilitación de adictos. Cultura y Religión,
1(1), 88–107.
Milsev, M. (2020). Una etnografía en la iglesia neopentecostal Misión Vida para las Naciones. Udelar.
Odgers, O., & Olivas, O. (Eds.). (2018). ¿Dejar las drogas con ayuda de Dios?
Raikhel, E., & Garriott, W. (Eds.). (2013). Addiction trajectories. Durham and London: Duke University Press.
Scuro, J. (2012b). No Uruguai também há Santo Daime. Etnografia de um processo de transnacionalizaçåo
religiosa.
Scuro, J. (2016). Neochamanismo en América Latina. Una cartografía desde el Uruguay. UFRGS
Scuro, J. (2018a). Interpellations and challenges in the neoshamanic and ayahuasca fields in Uruguay. The
Expanding World Ayahuasca Diaspora: Appropriation, Integration
and Legislation Routledge.

13 / 14  



Scuro, J. (2018b). Religión y drogas. Otra arista de la laicidad. Fermentario
Scuro, J. (2021). Nueva Era política en Uruguay. Religiones y espacios públicos en América Latina. Buenos
Aires: CALAS-CLACSO.
Scuro, J., & Apud, I. (2015). Aportes para un debate en torno a la regulación de la ayahuasca en el Uruguay.
Anuario Antropología Social y Cultural En Uruguay
Scuro, J., Apud, I. & Martínez, V. (2024). Ayahuasca rituals for the treatment of substance use disorders:
Three narratives of former patients of a neo-shamanic center from Uruguay. Anthropology of Consciousness.
00:1–19.
Scuro, J., Giucci, G., & Torterola, S. (2018). Camino Rojo from Mexico to Uruguay . Spiritual leaderships,
trajectories and memory. International Journal of Latin American Religions, 2(2), 248–271.
Scuro, J., Sánchez Petrone, V., & Apud, I. (2013). Las tradiciones de la ayahuasca: su eco mediático y social
en el Uruguay. Anuario de Antropología Social y Cultural En
Uruguay, 11, 55–69.
Somma, N., Bargsted, M. A., & Valenzuela, E. (2017). Mapping Religious Change in Latin America. Latin
American Politics and Society, 59(1), 119–142.
Talin, P., & Sanabria, E. (2017).An ethnographic study of ritual healing from ‘addiction.’ International Journal
of Drug Policy, 44, 23–30.
Thomas, G., Lucas, P., Capler, N. R., Tupper, K. W., & Martin, G. (2013). Ayahuasca-assisted therapy for
addiction. Current Drug Abuse Reviews, 6(1), 30–42.

Reconocimiento-SinObraDerivada 4.0 Internacional. (CC BY-ND)

Licenciamiento

14 / 14  


